Eigentum des Erich Fromm Dokumentationszentrums. Nutzung nur für persönliche Zwecke. Veröffentlichungen – auch von Teilen – bedürfen der schriftlichen Erlaubnis des Rechteinhabers.

Eschurs I.

1989b-000 deu-type-07

eder eine de wesentlichen religiosen id lagen oder eine wesentliche

Wir haben des eine der wensentlichen religioser Grundlige des Gesetzes die Tendenz festgestellt, dem Menschen Ruhe und damit die Möglichkeit zur Kontemplation und religiosen Schaffen zugeben. Wir haben in dieser Richtung das Spezifikum einer ganzen Gruppe von Gesetzen gesehen, von denen wir nur die haupteichlichsten den Babbath, das Bohmittajahr, das Pflichtgebet hervorgehoben haben.

Ganz wie von selbst entsteht hier die Frage/ Mach der Stellung, die das rabbinische Judentum - ... überhaupt zum Beruf und zur Ameiteingenommen hat.

Diese Aufgabe ist erleichtert, ; nachdem Max Weber in klassischer Weise den Zusammenhang zwischen der Schätzung und Bedeutung des Borufes und der Arbeit mit ganz bestimmten religiös cittlichen Anschauungen in seiner Wirtschaftsethik des Prostenatismus dargelegt hat. Ja er hat schon Problem und Lösung auch für das Judentum in wenigen Entzen angedeutet, wenn erschreibt : Wenn also, wie mehrfach schon die Zeitgenossen so auch neuere Schriftsteller die ethische Grundstimmung speziell des englischen Purritanismus als English Bebraisme bezeichnen, so ist dies richtig verstanden durch aus autreffend. Han darf dabei nur nicht an das palästenenzische Judentum aus der Zeit der Entstehung der alttestamentarischen Schriften, sondern an das Judontum, wie es unter dem Einfluss der vielen Jahrhunderte formalistisch gesetzlicher und talmutischer Erzeehung allmählich wurde denken und muss auch Musserst vorsivitig mit Parallen sein.

1) Max Weber, Religionssoziblogie I,180.



- 42 -

Die im ganzen der unbefangenen Schätzung des Lebens als solchem zugewendete Stimmung des alten Judentums lag weit ab von der spezifischen Eigenart des Purritanimus; ebenso fern lag, ihm und das darf ... nicht übersehen werden, die Wirtschaftsethik des mittelalterlichen oder heuzeitlichen Judentums in den Zugen, die für die Stellung beider innerhalb der Entwicklung des Kapitalistischen Ethos entschei dent waren. Der Purritanismus stand auf der Seite des politisch oder spekulative Abenteurerkapitalismus. Sein Ethos war mit einem Wort, dass des Pariader puritanisenen das Ethos kapitalismus. der rationalen (Betriebes und der rationalen Organisation der Arbeit. Er entnahm der typischen Ethik nur, was in diesen Rahmen passte.

Die charakteriologischen Folgen der Durchdringung des Lebens mit alttestamentarischen Normen
aufzuzeigen, ist eine reizvolle Aufgabe, die aber g
bisher nicht einmal für das Judentum selbst gelöst
ist und wire in dem Rahmen dieser Skizze unmöglich.

Hier lag auch der Gegensatz des purritaniec schen gegen das judische Wirtschaftsleben verankert und die Zeitgenossen wussten schon, dass das erstere nicht das letztere das bürgerliche Wirtschaftsethos war.

Wir wollen im folgenden näher untersuchen und zeigen, dass dieser Gegensatz, den Weber zwischen dem Wirtschaftsethos des Purritanismus und dem des Judentums empfindet und andeutet, tatsächlich besteht; und zwar nicht nur für das alte Testament, (wo wir ja schoh oben die entgegengesetzte.

1) A.a. 0. 3. 202



Tendenz aufzuzeichnen versucht haben), sondern gerade auch für das rabbinisch - talmudische Judentum.

Zum Zweck einer klaren Gegenüberstellung seien zunächst noch einmal in Kürze die Hauptpositionen Webers über den Purfitanismus wiedergegeben.

Schon bei Luther bekommt der Beruf eine im katholischen Mittelalter unbekannte Bedeutung. Er gewinnt einen religiös ethischen Sinn:

Nun ist unverkennbar, dass schon in dem deutschen Worte Beruf ebenso wie in vielleicht noch deutlicheren Weise in dem englischen Calling . eine religiose Vorstellung - die einer von Gott gestellten Aufgabe - wenigstens mitklingt. Und verfolgen wir nun das Wort geschichtlich durch die Kultursprachen hindurch, so zeigt sich zunächst, dass die vorwiegend katholischen Völker für das, was wir Beruf im Sinne von Lebenstellung umgrenztes Arbeitsgebiet nennen, einen Ausdruck ähnlicher Färbung ebenso wenig kennen wie das klassische Altertum. ( Von den antiken Sprachen hat nur die hebraische Aprache Ausdrucke ahnlicher Färbung), während es bei den vorwiegend protestantischen Völkern existiert. Der Trieb zur hastigen ruhlosen Arbeit leitet er ab von dem Streben, ein Zeichen für die Aussenweltheit zu gewinnen. Dies war die den Purritar nerm dauernd fehlende Frage und in der Hast täglichen Arbeit und in ihrem Erfolg suchte er einen Beweis der Gnade Gottes zu gewinnen. Die Arbeit selbst

1) A.a.O. 63:

- 44 -

ist absolutes Gottes Gebot! Sie ist heilig und wird zum Selbstzweck.

Abor die Arbeit ist darüber hinaus und vor allem von Gott vorgeschriebener Solbstzweck überhaupt Der Paulinische Satz: Wornicht arbeitet soll nicht essen, gilt bedingungslos und für jedermann. Die en un Arbeitsdüst ist Symptom fehlenden Gnadenstandes.

Reich zu werden und den Reichtum zu Gottes Ehre zu verwenden ist göttliches Gebot.

alle Christen ermahnen, zu gewinnen, was sie können und zu sparen, was sie können, d.h. reich zu werden."

Arbeit im Purritanismus auf ihrer Verwendbarkeit als asketisches Mittel, als Ablenkung von "unreinen Leben".

wiederholte zu weilen fast leidenschaftliche Predigt harter stetiger, körperlicher oder geistiger Arbeit durch Baxtens Hauptwerk. Die Arbeit ist zunächst das alterprobte askethische Mittel, als welches sie in de Kirche des Abendlandes im scharfen Gegensatz nicht nur zum Orient, sondern fast allen Möncheregeln der ganzen Welt von jeher geschätzt war.

Aus all diesen der aumsergewöhnlichen Schätzung der Arbeit als verbindlichen Gottesgebot (und dadurch Selbatzweck) und als asketisches Mittel j der Auffassung des Berufs als sittlich religiöser Aufgabe und des Reichtums als Gott gewollten geht eine negative Tendenz hervor mit Notwendigkeit wurt,

1) A.a.O. S. 176, 196/97.

3) 169

en Link

. . .

d. Die Weber an mehroren Stellen betont. Hier sei nur eine zitiert.

wertlos und direkt verwerflich ist daher auch untätige Kontentaion mindesten wenn sie auf Kosten der Berufsarbeit erfolgt, denn sie ist Gott minder wohl gefällig als das aktive Tun seines Willens im Berufe.

das rabbinische Judentum zur Arbeit und zu dem oben dem Purritanismus in dieser Beziehung kennzeichnenden Dinge, eingenommen hat. Das allgemeine und prinzipiell als Voraussetzung wichtige haben wir oben bereits suseinandergesetzt und es sei hier nur nochmals kurz zusammengefasst.

Gotteserkenntnis in ihr, Heiligung der Welt durch

Mand Tall

Eerkenntnis nicht Zurückhaltung von ihr und Askese.

Alles in der Welt verlangt Heiligung und wird als

Geheiligtes bejaht. Das Judentum geht aus von der

Idee "thtiger Weltheiligung". Dieser positiven

Aufgabe geht das Gesets ein Gedanke wie der, dass
sich der Mensch gleichsem gegen die Welt zu währen

habe und dass die Arbeit ein geeignetes Mittel die
ses Sichwehrens, dieser innerweltlichen Astese sei,

wie das Weber im Purfitanismus aufgezeichnet hat,

ist deshalb dem Judentum mit seiner ganz anderm der

Welt selbst einen positiven religiösen Sinn ver
leihenden Einstellung ganz fremd. An Stelle des

negativen Systems der innerweltlichen Askese steht

<sup>1)</sup> A.a.O. 168.



- 46 -

im Judentum das positive System des Gesetzes. Möchster und alleiniges Ziel des Lebens ist für das Judentum Erkenntnis und so, wie die Welt Gott, so ist die Arbeit dem Erkennen untergeordnet. Die dem Purritanismus eigene Anschaftfung von der Heiligkeit der Arbeit als solcherfehlt völlig im rabbinischen Judentum. Oberster Zweck des Lebens ist Erkenntnis, Arbeit ist notwendig zur Erhaltung des Lebens, isie ist ein notwendiges Ubel. Sie darf demgemäss nur ge-Zk Sammelu (?) schehen, um den Bedarf zu decken, nicht um zusammen. Die Wirtschaftsethik ist also im Max Weber'schen Sinne \_ tradionalistisch". Diese Gedanken finden sich nicht nur in der Bibel, dort wird die Arbeit in der Erzählung von der Vertreibung aus dem Paradies be als king dargestellt, dort ist die Ruhe die Kronung und Heiligung der Arbeit. Dort wird den Kindern Israel das Sammeln von Mana über den augenblicklicher Bedarf hiansu verboten und von den Büchern der Bibel ist es vor allem des Buch Koheleth, dass mit seinen Aussprüchen, dass Gott " dem Sunder den Sinn zu sammeln und aufzuspeichern gab", dass eine Handvoll in Ruhe besser sei, als zwei Hande voll in Hast/ : V.a.m. den wirtschaftlichen Traditionalismus am stärksten und ausdrücklichsten vertritt.

Die Stellung des alten Testaments bemerkt

1)
auch ganz ausdrücklich Weber: "Speziell das
Alttestament, welches eine Überbietung der innerweltlichen Sittlichkeit in der Gummen Gemine
Prophetie gar nicht und auch sonst nur in gans
vereinzelten Rudimenten und Ansätzen kannte, hat

1) A.a.O. 74



- H7 -

einen ganz ähnlichen Gedanken streng in diesem
Sinne gestaltet: einejeder bleibe bei seiner
Nahrung und lasse den Gottlosen nach Gewinn streben: d s ist der Sinn aller der Stellen, die direkt
von weltlicher Hantierung handeln. Erst der
Talmud steht darin teilweise - aber auch nicht
grundsätzlich - auf anderem Boden.

Es sei in folgenden an Hand einiger noch um viele zu vermehrender Aussprüche aus der talmudidischen Literatur gezeigt, dass tatsschlich auch die für das rabbinische Judentum maßgebende Literatur/ebenfalls ganz traditionalistisch eingestellt ist.

Hier sei zunächst eine Stelle aus der Mischna, der ältesten und autoritativaten Quelle des nachbiblichen Judentums zitiert:

A. Schimon ben Pleasar pagt: Hast den in oldenen heben ein Tier oder einen Togel ein Handwerk aussiten schen? Diese verden ohne Untersal ernahrt, obgleich sie erschaffen worden sind und und unich zu bedienen, um vie viel under sollte ich vo ich erschaffen por olen bin um unimmen Schoffer zu deinen ohne Milhaal ernahrt verden der ich habe weine Werke verdorben (a.h. ich bin schlich geworden) und uneine knahrung besinhoich ligh.



- 49 -

Einen Shnlichen Gedanken finden wir in Talmud.
Man vergleiche den scharfen Gegeneatz dieser Stelle,
wo Arbeit auch nach (der) Ansicht derer, die sie bejahen, ein notwendiges Übel ist, mit der oben von Baketer
hittelle, wo Arbeit als Gottes Gebot und Selbszweck aufgefasst wird.

In einer religiösen Akademie wurde über die Pflicht der Arbeit und des Studiums der Gottes Lehre disputiert. Es handelt sich um die Auslegung der Worte der heiligen Schrift: das Buch des Gesetzes weiche nie von deinen Lippenf (Jos.1,8) Da erhob sich R. Ismael und sprach: Das heilige Gesetz trifft viele Vorkehrungen in Betreff der bürgerlichen Ordnung und stellt euffwielen Normen für die Arbeit, Gewerbe etc. auf. Allein diese bürgerliche Ordnung könte sich mit der Verpflichtung, sich immer mit dem Studium der Thorah su beschäftigen unmöglich vertragen. Es folgt daraus, dass diese Verpflichtung sich den bürgerlichen Bedürfnissen angequemen müsse."

R. Schemon ben Jochaim hingegen wies entschieden die Erklärung R. Ismaels zurück: wie könnt
Gett
ihr zu gleicher Zeit/und der Welt entsprechen?
Die Welt raubt euch alle euren Stunden, so dass euch
für das Studium der Gottes Lehre keine Zeit übrig
bleibt. Da heiest/baldflügen, bald Sähnubald
Brnten, bald Dreschen etc. und wann studieren und
leben wir getreu den göttlichen Vorschriften, dann
wird der Himmel uns mit Riechtümern und Gutem segnen.

1) Friedländer, die Arbeit u.d.B.O.T.

- 49 -

Az die austelliende Frage verhandelle werden\*. Die Dickussion wurde noch lange fortgesetzt, ohne dass man sich einigend oder zu einem
entschiedenen Schlunge kommen konnte - Eine andere
Akademie, welche ebenfalls wie hier zu Rede stehende
Zu Redan zu
Frage Verhandelte, beschless also: Wir haben Beispiel
von vielen, die der Ansicht des R. Schimon ben Jochai
huldigten, seinem Rate folge leistetens und ihre ganze
Zeit und Kraft ausschliesslich dem Studium der Gottes
lehre widmeten, ohne dass es ihnen gelungen ist
zum Ziele zu gelangen, während wieder andere, die der
Ansicht des R. Ismael sind und daher einen Teil ihrer
Zeit der Arbeit und den anderen Teil dem Studium der
Thora weißen, ihr Ziel erreichten.

Sehr bezeichnend ist auch, dass die jüdische Tradention, die sonst jedes in der Bibel vorkommende oder nur angedeutete Gebot aufs Genauste zählt und bearbeitet, den Satz: 6 Tage sollst du arbeiten, nicht unter die Gebote aufgenommen hat.

In schroffem Widerspruch zu der purfitanischen Ansicht/von der sittlichen Pflicht, Reichtum zur Gottes Ehre zu verwenden, steht folgender typischer Satz des Mitrasch, zu dem es viele Paralellen gibt.

2), Besser ist der, welcher nur kleine milde Gaben spendet, aber von dem Seinigen als der, welcher raubt, erpresst und Betrügt und grosse Gaben spendet

Hand voll freiwilliger Gaben den Armen lieber, als

<sup>1)</sup> Ber. 35. 2) Mitr. Koh. Rabb. 4.6.



## - 50 -

Hände von Räucherwerk des hohen Priesters. Warum ?
Weil durch jene nicht, aber durch dieses die Sühne
kommt."

Sehr bezeichnen d für unseren Zusammenhang sind auch folgende Sätze des Midrasch zu dem gleichen Satz Koheleth.

Zu IV,6 , lieber eine Hand voll in Ruhe, als beide Hände voll in Mühsal und Jaga nach Wind".

Besser ist der, welcher nur 10 Goldstücke beet sitzt und damit handelt und sich ernährt, als der welcher Geld von anderen nimmt und Schaden und Verlust erleidet. Das Sprichwort sagt: er verliert eigenes und fremdes. Sein Jagen ist Wind, d.h. sein Streben geht nur darauf Kaufmann genannt wu werden".

R.Chra ben Abbasagte: besser ist eine Hand voll Gemütsruhe, die der Sabbath bietet, als Hände voll Mühseligkeit und guälender Sorgen in den 6 Werkeltagen, denn derselbe hat ferner gesagt: Isarel wird nur infolge der Sabbathheiligung erlöst."

gegen das Sammeln auf folgender Midrasch Midrasch.

zu Kohelen ed. Wünsche II, 26]. Dem einen Menschen,
dem er gefällt, gab er Weisheit, dem Sünder dagegen
gab er Geschäftigkeit zu sammeln und zu häufen, um
es den Gottgefälligen zu geben. Unter den Gottgefälligen Menschen sind die Israeliten zu verstehen, als
sie in Ägypten waren. Ihnen verlieh Gott Weisheit und
Erkenntnis, dem Sünder aber d.i. den Kanaliten, gab
er den Trieb Reichtümer zusammen zu häufen". So vier
andere Varianten noch.

- 5# -

'An beigemensen wird

Zum Schluss sei noch ein Midrasch angeführt, bei dem wieder die tradionalistische Einstellung gerade an einer Stelle besondere deutlich wird, For die Arbeit empfehlen wird, aber ein auffallend geringen Platz angemessen erhält.

studium, die als Erwerbsquelle einen Handwerk eigen zu machen ", lehrt R. Jehuda Hanassi im Namen der heiligen Gemeinde, die nur deshalb heilig genannt wurde, weil die Mitglieder derselben die Werktage in 3 Abschnitten teilten: und einen dem Btudium, ein non dem Gebet, den dritten aber der Arbeit wirdme-meten-

Das rabbinische Judentum hatte, das sollte
nur an einigen Beispielen gezeigt werden, eine
sur Wirtschaft traditionalistische, d.h. im
Weber'schen Sinne nicht-kapitalistische Einstellung
Trotzdem finden wir im rabbinischen Judentum und dies wird in der einschlägigen Literatur immer
wieder betont - eine starke Schlitzung der Arbeit.
Stellen wie diese sind durchaus nicht selten:
u das Handwerk ist von grosser Wichtigkeit, denn
es ehrt und lobt den Meister. ( Bed. 49

" Gross ist die Arbeit, denn sie ehrt ihren Herrn" (B.Bath. 110). Baba Bafra

welcher ihr dient". (Bab. Mg. 77.)

"Die Arbeit ernührt nicht blos, sondern
adelt und erhöht den Menschen". (B.Bad.110.Ned.40b
Reba Behra! Wedenw

1) Midr.Koh. 107-

Hidresh Wohelet



- 50 -

Diese Ansprüche stehen durchaus nicht etwa in Widerspruch zu den oben zitierten, denn diese Schätzung der Arbeit entspringt ganz anderen Motiven, als (die im)Purritanismus. Das Motiv dieser Schätzung ist deut lich zu erkennen in der oben geschilderten Diskussion (Oh Arbeit lin dem Widerspruch mit dem Gebot stehe, sich Tag und Nacht mit der Lehre zu beschäftigen . Auf die Frage, wovon man denn leben solle, antwortete R. Schimon ben Jochai: , der Himmel wird uns mit Reichtumern und mit Gutem segnen und andere Leute werden für ungarbeiten." Diese Auskunft wird aber im rabbinischen Judentum abgelehnt ; die erste als rein utopisch und mit dem die Realität Mejahenden Charakter ds Judentums unverträglich und die zweite-und hier liegt der wesentliche Punkt-als mit dem demokratischen Charakter des Judentums undereinbar. Das rabbinische Judentum lehnt es ab, dass eine Schicht arbeiten soll, um die Kultur einer anderen Schicht zu ermöglichen. Alle sollen zur Erkenntnis kommen. Der Gedanke, der schon in der Bibel seine Blassische Formulierung gefunden hat, " wollte doch Gott, dass das ganze Volk ein Volk von Propheten ware", Durchzaeht das ganze rabbinische Judentum. Und damit ist auch die Konsequenz gegegeben, dass keiner sich der nun einmal notwendigen Arbeit entziehen kann. So wie das ganze Volk zur Erkenntnis kommen soll, so ist auch das ganze Bolk zur Arbeit verpflichtet. es durfte niemand sagen: ich bin zu dieser Arbeit zu vor: nehm. ( B.Ba.IIIa ab.d.R.IV, 11)

53

"Vermiete dich lieber zu jeder Arbeit, mag sie noch zu niedrig sein, als an die Munifiziens anderer ManBohen zu appellieren. (B.Batra 110)".

Hier liegt der telfste Grund der Schätzung der Arbeit, die gerade aus dem Munde jüdischer Gelehrter zu vernehmen ist. Sie geht (soweit) bis zu der Bestimmung: "Jeder Vater hat die Pflicht, seinen Sohn ein Handwerk lernen zu lassen (Kid.29).

Auch der Ackerbau war die Liebelingsbeschäftigung

Vieler hervorragender Lehrer der talmudischen Zeit:

In Palästäna waren R. Elieser b. Hyrkanos, der stets,

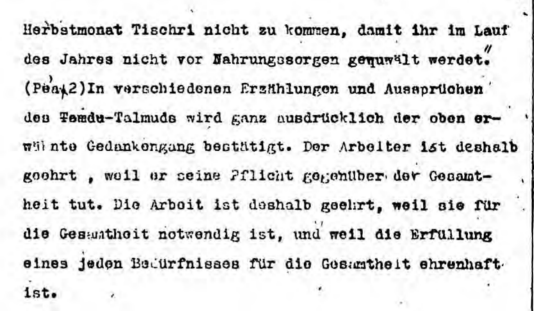
Mon. M.
das Lehrhaus des R. Joch. b. Sark. besuchte, Eine Furche

pflügte. R. Ismael, R. Elieser b. Mon., R. Juda b. Schamma,

R. Gamniel u.a.m. in Babilonien waren es Samoel, Huna

Abaia ,Raba, R. Pappa u.a.m. Raba rief seinen Schülern

zu , ich ersuche euch im Frühlingsmonath Nissam / wie im



"Ein Arbeiter Simon sprach einst zu den berühmten R. Jochamann Ben. Sakkmi: ich bin so gross wie du und leiste so viel wie du. Du widmest deine Kraft dem Heil der Gesamtheit. Auch meine Arbeit fördert das Wohl der Menschheit. Ich wer e Grüber aus, halte rein die Brunnen und du kannst den einen diese und jene Quelle zu trinken, diesen oder jenen Graben zum Baden anweisen. – Ich muss dir vollkommen beipflichten entgegenete der fromme Lehrer, denn es geschrieben steht: es ist besoer aufmerken- denn sie wissen nichts böses zu tun". (Midr. Ech. 95) Hidrash Kollelet

"Ich bin ein Geschöpf Gottes, ebenso ist mein nachster der Mindergelehrte. Ich wißme meine Kraft der Arbeit in der Stadt, jener auf dem Felde. Ich beeilige mich am Morgen zu meiner Arbeit, jener zu der seinigen. Deher so wenig es mit gleich tut, so wenig kann ich es ihm gleich tun und wenn ich noch ab grosses leiste. So heiest es ja: der eine fiel, der andere wenig, wenn die Absicht nur edel ist. (Be.7.) Auf dieser ganzen oben gezeichneten Haltung zur Arbeit als einer für die Gesellschaft notwendigen Tätigkeit, deren Ausübung der

)H

5 7

1

.

0

\* \* ·

, ,

Gesellschaft als solcher, d.h. prinzipiell jedem, zu
& requit

fallt. Er gibt sich mit Nodwendigkeit die ausgezeichnete

rechtliche Stellung, die der Arbeiter sowohl im bib
lichen frie im talmudischen Judentum einnimmt. Die Bibe

sagt: Du sollst den Nächsten nichts vorenthalten, ihn

nicht berauben und den Lohn des Arbeiters nicht bei dir

lassen, über Nicht." (3.M.19,13.) "Dem ammen und dürf
tigen Taglöhner, er sei von seinen Brüdern oder von

einem Freuden, der in dem Lande wohnt, sollst Du den

Lohn nicht vorenthalten, desselben Taga sollst du ihm

seinen Lohn geben, auf dass die Sonne nicht darüber

untergehe, deen er ist arm und wartet mit Verlangen auf

den Lohn, dämit der nicht über dich zu dem Ewigen Tribbe

und es dir zur Sünde gerechnete würde." (5.M.24,14,15).

eines Palastinenser, so durfte er ihm unter keiner Bedingung seinem Herrn, vor dem er sich geflüchtet auslier fern. Das Gesetz fügt hinzu: bei dir lasse ihn wohnen und dort wo er seine Wohnung sich wählt. In einer deiner Städte, gleichviel wo es ihm beliebt." (5.M.23,16 u.17).

Im siebten Jahre musste der hebräische Sklave freigelassen werden, verschmähte er aber die Freiheit, dann er für immer Sklave und es wurde ihm des Ohr durchbohrt zur Strafe, wie der Mitrasch sagt, weil or nicht das Wort Gottes verstanden hat: Ihr sollt meine Knechte und nicht Knechte von Knechten sein."

22. Dichter Aplutarsch, Jasseisus, Petronius
Tacitus, Sucionius, Juvenal, Martial, Persius,
Olan Sablat
Rutilius, Numantics haben sich über tim mokiert. Konnten
sed nicht begreifen, dass der Palastinenser seinem Arbeiter
jeden 7. Tag schenkte, die Privatrechtoder Arbeitgeber ver
kurzig. Sie nannten sie darum Müssigggunger. Auf dem

56

römischen Volkstheatern Regten Stücke aufgeführt zu werden, in denen die Palästinenser und ihr Ruhetag karikiert wurden. (Zellineck, der jüdische Stamm in nicht jüdischen Sprichwörtern. II, 36)

21. "Als mach der Zerstörung des ersten Tempels
die Feier den Jubeljahren unmöglich geworden war, durfte
ein hebrüischer Knecht nicht einmal auf 6 Jahre gekauft
oder verkauft werden. ( \*\*WWWW 19\*\*)

Daher kam es auch, dass in der sweiten Zeit des Tempels
keine hebräischen Sklaven existierten. Herodes musate die
Diebe ins Ausland verkaufen, weil man in Palästina einen
Sklaven
Verkauf des hebräischen Ennben als eine ungesetzliche
Handlung betrachtete. ( Jos. Anh. 16.) Selbst des Scheinsklaventum, wie es bei der Zerstörung des ersten Tompels
in Palästina bestand, war später sehr verpomt. So sagt z.B.
R. M. Isserle: Es rei einem Arbeiter oder einem Lehrer,
oder einem Schreiber verboten, sich auf drei Jahre derart
zu vermieten, dass man diese ganze Zeit des-im Hause des
Eigentümers bleiben müsse."

ganzen Tag zu arbeiten und für die zu liefernde Arbeit

genzen Tag zu arbeiten und für die zu liefernde Arbeit

genzen Tag zu arbeiten und für die zu liefernde Arbeit

genzen Tag zu arbeiten und für die zu liefernde Arbeit

genzen Kittagd die

Arbeite das antizipande erhalten hat, gegen Kittagd die

Arbeit einstellt, ohne weiter arbeiten zu wollen, darf

ihn der Arbeitgeber durchaus nicht zwingen, die Arbeit zu

vollenenden. Selbst wenn der Arbeiter momentan nicht

in der Lage ist, den bereits erhaltenen Lohn dem Ar
beitgeber zurückzuzahlen. Er bleibt vorläufig seinem

Schuldner, zur Arbeit kann er wher nicht geswungen werden.

(Mischp. 333, 3. Bab.Mec. 10a.)

Uber die Auszahlung des Lohnes ist dem Talmud folgendes gesagt: "Wer dem Arbeiter oder dem Handworker
den Lohn vorenthält, macht sich einer fünffachen Sünde
schuldig. (Bab.Mec. 111) Es ist, als ob er ihm sein
Leben nehme ( Ibed. 112. Man.Hassochi 1,3.) Er lebt
von seinem Lohne und trägt darnach sein Verlangen".
Über die Behandlung des Arbeiters bestehen folgende
Bentimmungen: "Beschäme ihn ( den Arbeiter) nicht fürch
wort, zürne ihm niemals, berücksichtige seine Rechtfertigung, sprich sanft und gelassen zu ihm, hartherzig und grausam mögen wohl die Götzendieher sein, die
Wachkommen der Partriebahen, sollen mitfühlen mit
Empfinden, wie Gott, der sich aller seiner Geschöpfe erbarmt." ( Ket. 61, Maim. Abat. 9,8)

Der Arbeitgeber kunn den Arbeiter nicht zwingen, zeitlich früh mit beiner Arbeit zu beginnen und spät abends aufzuhören, wenn dies in demselben Orte nicht gebräuchlich ist. (B.Mec. 83.)

- "Herrsche nicht über den Knecht mit Strenge und fürchte Dich micht vor dem Gotte." III.25:
- 18. "Dem Sklaven das Joch nicht zu erschweren, das Leben nicht zu verbittern, in der Kost den übrigen Hausgenossen gleichzustellen, ihn weder tätlich noch mit Worten ver chtlich zu behandeln , denn er ist zur Arbeit da, nicht zur Geringschätzung. " ( Haim.von den Arbeitern Ends)
- 24. "Wer einen Arbeiter oder eine Arbeiterin auffimmt, soll nicht vergessen, dass er mit ihnen verkehren muss, nach Art eines Bruders oder einer Schwester, er muss sie gleichstellen sich selber in Bezug auf Essen, Trinken "Kleidung und Wohnung, Dergestalt, dass es nicht gestattet sei, wenn der Herr Sein brod.

  Seinesbrod verzehrt, dem Arbeiter schwarzes vorzulegen.

Wenn der Herr gute alte Weine trintk, den Arbeitern eine schlechteren hinzustellen. Wenn der Herr auf weichen Betten und Polstern schläft, dem Arbeiter bloß einen Strohsack hinzulegen oder ihn in ähnlicher Weise in der Wohnung zu nachmeiligen." (Kid. 20a Sifra, Bet. Kap. 7... Maim. Arbeiter 2,59).

Sehr bezeichnend für diesen Zusammenhang ist auch folgende Erzählunhg: Zu R. Huna sagte Gin Kollege: du bist ein frommer, streng gerechter Mann. Bur von einem Vergehen bist du nicht freizusprechen, du hast bei der Keinlese, so hörten wir,deinem Diener nicht dem jenigen Teil Reben zukommen lassen, der ihm gesetzlich gebührt. \* (nach talmudischer Vorschrift war man verpflichtet, dem Diener einen Teil von den verschiedenen Bodenerzeugnissen zu vorabreichen (B. Mec. 103.) " Wosu sollte ich ihm Reben geben, da er mir doch sweifelsohne, mehr stiehlt, als ihm zu schenken, verpflichtet rar, lautete die Antwort des R. Huna. - Und auf den blossen Verdacht hin, dass der Diener dir stehle, glaubet du dir erlauben zu dürfen, den Diener zu bestehlen? Ein Sprichtwort lautet: wer dem Diebe stiehlt hat auch den Geschmack des Diebstahls". (Ber.5)

Es kann im Rahmen dieser Abhandlung nicht des naher Sombarts auf Bombards, die Juden und das Wirtschaftsleben eingegangen werden. Die wirtschaftsgeschichtliche Frage nach der tatsKehlichen Mitwirkung der Juden bei der Außebreitung des Kapitalenus wird für bestimmte Epochen an anderer Stelle noch Aberhandelt werden. Hier würde und die Behauptung überhaupt nur Sombarts interssieren, die judische Religion sei ganz besonders verwandt mit gest der Kapitalenus.



Purritanismus verwandt leien, sondern geradezu selbst Purritanismus sei. Sombart versucht vor allem den durch und durch grationalistischen Charackter des Judentums nachzuweisen und die in ihm liegende Tendens der Freude am Besitz. Gerdde das, was Feber für den Geistes Kapitalismus aufzeigt, den Geist des , time de money " , der Hast , Idio Berufsethik , der Kontemplation alk dies , wovon wir zu zeigen versuchten, dass des Gegentell davon im Judentum vorhanden ist, lässt Sombart ausser acht. Ebenso die grundlegenie Bemerkung Webers dass Rationalismus noch nicht an sich Kapitalismus heisst, ( ebenco wenig wie Besitzfreude, ), sondern, dass für den Kapitalismus jenes vom Standpunkt der eudamonistischen Eigeninteressen aus so irrationale Bich-hingeben an die Berufsarbeit begeichnend ist. Er vergisst auf seine Bemerkungen seine wirtschaftliche Eigenart der Fremden in ceinem Buch über den Kapitalicmun, bei denen, wie er sagt, infolge der Unmöglichkeit politisch staatsburgerlicher Auswirkung, die wirtschaft. liche Titigkeit und Ausbreitungs/ die wementliche wird. Bei den Judon kommit hinzu, dass ihre ganze physische Existenz im Mittelalter auf Geldbesitz ruhte, der alleis And den Schutz (der Sicherhoit) vor Verfolgerungen garantie te. Man darf [auch nicht in dem Zusammenhang vergessen, dass die Juden/allen judischen Gofangenen mit Geld ausl lösten, und dies ist nur ein Toil der Bedeutung, die das Geld für die Juden im Mittelalter hatte. Dass sie sich gerade mit Geldgeschäften viel abgeben, hatte neben dem Grund, dass ihnen dies im wesentlichen allein /gostattet war, | dass Gold der transportabelete und daher x) heber, Religionssoziologie I.62. noch einen ganz anderen, ganz unkapitalistischen Grund, namlich den, daß Geld der transportabelste und daher bei Verfolgungen suberste Berite war.



boi Verfolgungen sicherster Besitz war. Hoch einen ganz anderen, ganz unkapitalistischen Grund/ Viole Rabbinen z.B. machten Geldgeschafte, weil dies die am wenigstem zeitraubende Beuchäftigung war und ihnen am meisten Muse zu Gebet und Studium liess. Methodisch vollig falsch ist es, den Sombart als Fronzeugen für seine Behauptung Rabbiner des 19. Jahrhunderts in Doutschland anführt, die salbst durchaus innerhalb der kapitalistischen Kultur stehen und deshalb gerade nicht in diesem Punkt als Vertreter der judischen Religion auftreten konnen. Wenn man schon zeitlich ther das palmutische Judentum himnsugehen will, so muss man die im Wesentlichen von der kapitalistischen Kultur noch nicht ergriffenen judischen Massen des Ostens betrachten, und hier hütte Sombart feststellen könner dass von einer Berafsidee oder etwas Shnlichem gar nicht die Rede sein konn. Der junge Mann heiratet früh, studiert den Talmud, igst beim Ochwiegervater, Tragerin der Wirtschaft ist z. Teil die Brau, sein eigener Beruf ist durchaus planlos, er treibt heute dies, morgen jenes und nur in som weit, als es möglich ist, seinen dringensten Bedarf zu decken. Das Judentum konnte zur Idre einer Hefligkeitsdes Berufs, kommen, weil es sich ja ein positives Bystem von Hormen geschaffen hatte, dass des ganze Leben überdeckte und formte und das selbstatändig die Aufgabe der Weltheiligung erfullte. Statt innerweltlicher Askess ist hier titige Weltheltigung. denn Sombart den Rationaliemus als charakteristisch für das Judentum schildert, so ist auch dies grundfalsch , auch wenn die Richtigkeit dieser Behauptung nichts über den kapitalistischen Charakter des Judentums ausarhen wurde. Sombart übersieht vollig/



die Linie von den Propheten über die der Mischna, über die Kallalah bis zum Chassitismus, alle die pis/andere als rationalistisch ist.

Max Neber hat den tiefen Unterschied zwischen

Jude tum und Purritanismus scharf gesehen, denn er schreit

1) :Das Judentum stand auf der Seite des politisch

oder "spekulativ orientierten Abenteurerkapitalismus";

sein Ethos war mit einem Wort, dass des Pariakapitalismus
der Purritanismus trug des Ethos des rationalen bürger
lichen Betriebs und der rationalen Organisation der Arbeit.

Er entnahm der jüdischen Ethik nur, was in den Rohmen
passte.

1.) Recigiousoziologie I 181

34

cri

tw

146

Die grosse Rolle, die tatsächlich die Judem
im Grosshandel des Islamischen Weltreiches spielten,
wird in der einschlägigen weltgeschichtlichen Literatur
überall bestätigt. Am ausführließsten wohl bei Heyd
(Gesch. der Lebende im Mittelalter 59):
"Aber das für eine Moschee in Konstantinopel auch bereits eine Gemeinde existierte, zeigt Abulfaradsch,
indem er von einem Aufstand erzählt, welche nur wenige
Jahre vorher (1044) plünderungslüstige Fremde,
Armenia, Juden un d Araber dort anzettelten. Diese
Araber waren ohne Zweifel durch ihre Interessen am
Handel in die griechische Hauptstedt geführt worde."

139. "Sie unterlagen deshalb keinem Verdacht, wei wenn sie mit Waren zwischen kriegeführenden Völkern hin und hergingen und erwarben sich ohne eigene Gefahr grosse Schätze".

140. " Das positivete Zeugnis dafür, wie Juden als Grosshändler fast dåe ganze damals bekannte Welt, durchreisten entnehmen wir einer interesaanten Passage ibn Karbaddehs. Zu seiner Zeit , d.h. um die Mitte des 9. Jahrhunderts pflegten judsiche Kaufleute die ganze Strecke der Franken bis nach China zu bereisen und zwar teile zur See, teile zu Lande. Hatten sie sich im Frankenland zu Schiff begeben, so landetet sie beimfarama im Ägypten , üherschritten die 5 Tage die Landenge von Suez, stiegen bei Kolsem wieder: zu Schiff , segelten durch das Rote Meer, an den Stationen El Djar ( dem Hafen von Messina) und Dechiddei ( dem Hafen vom Mekka ) vorüber in den indischen Ozea hinaus, oder sie betraten den asigatischen Kontinent an der Mündung des Orontes, reisten dann über Kutisch! (Alletto) zum Eufrat auf diesem nach Bagdad von dort

aus erreichten sie mittels des Tigris und des pereischen Megrbusens den indischen Ozean. Neben den beiden bisher beschriebenen Gegend auf denen die grössere Strecke zu Schiff zurückgelegt wurden, waren auch zwei andere gebränchlich bei denen die Landreise bedeutend überwog. Man ging von Frankreich oder Spanien aus über die Meerenge von Cibraltar, durchzog ganz A: rika, ferner Syrien, Babylonien, die Südprovingen Persiens und kam so nach Indien und China. Wir lesen in diesen Aufzeichnungen des wegekandigen arabischen Oberpostmeisters mit Erstaunen von nicht weniger als 4 Ruten, auf welchen Kaufleute zwischen dem westlichen Europa und dem Ostlichen Asien hinund herzureisen pflegten in einer Zeit, in welcher die spärlichen Berichte der abendländischen Quellen nur einen ganz sporatischen Verkehr swischen beiden Erdteilen anzunehmen gestatten würden. Auch über die Waren, welche auf deisem Wege durch jüdische Kaufleute gefördert wirden, berichtet uns Ibn Kardsbehs: vom Oxident nach dem Orient brachten sie Zuluchen, Sklaven mannlichen und weiblichen Geschlechte Seide Peikerwax Pelzwerk und Säbel. Vom Orient und Oxident verkauften sie Morschos, Aloi, Kampfer, Zimmt und andere derartige Produkte. Leider ist die einmal der Juden, die so viele Länder sahen und ihre Sprache verstanden für und noch im Dunkel gehüllt. Ein Beiwert , welches Barbier de Heynard in seiner franzüsischen Übersetzung des Barbier de Heynard mit Radanites wiedergibt , sc .. cheint ihre Herkunft bezeichnen zu wollen. Es gab wirklich östlich vom Tigris ein Hau namens Radan, wir wissen ferner, dass an den östlichen Nebenflüssen des genmenten Stromes starke Judengemeinde sich fanden. (Benjamin



es lag in der Gegend, wo die Juden seit altersher ei starken Bruchteil der Bevöljerung bildete."

31. All diese Bedingungen des kommerziellen Auf schwunges vereinigten sich in der Zeit, da die erste Abbasiten den Kalifentron innehatten. Die Abasiten selbst förderten den Handel, d.h. indirekt durch der Glanz ihres Hofes, teils dorekt furch die Anlegung von Strassen, besonders aber dadurch, dass sie zum Mittelpunkt einer Stadt des Reiches erhoben, welche durch ihre kräftige Lage zu einem Emporium ersten Ranges prädestiniert war.

32. "Ohne Zweifel hat das Aufblühen Bagdads und der Luxus der Abasiten einen bisher ungeahnten Aufschwung des Seehandels zur Folge gehabt."



Das Aufblühen de Welthandels mit der Gründung des Islamschen Weltreichs und gans besonders seit Beginn der Abasaidenherrschaft dem Bagdad( etwa gleichzeitig mit der Entstehung des Karaerismus) wird in der einschlägigen Literatur überall betont. . So bildeten die mohamddanischen Reiche als Grundlage der Religion einen unsichtbaren Gesamtstaat".

"Die schünste Kulturperiode der Araber fällt unter die Regierung der Abassiden (8.-105Jahrh.) und in derselben Zeit beschreibt sich so siemlich auch ihr Welthandel"

- 2) \_ Trotzdem beherrschte ein Geist die Bevölkerung dieser Gebiete, das Gefühl der Zusammenhörigkeit erlosch selbst in den manigfachsten Zersplitterungen des Weltreiches nicht".
- 150. . . . Der Handel gewann nach der Gründung des arabischen Reiches, nachdem er einige Zeit durch die Broberungen gewätige Störungen erlitten, grosse ungeahnte Dimmensionen."
- 3) In der Geschichte desChali fats begann eine neue Epoche als das Geschlecht der Cmajaden , den Abes-Siden erlag. Die Omajad hatten zu Damaskus in Syrien residiert. Der abbasidische Kalif mansur gründete 1762 die neue Hauptstadt Bagdad. Die Stadt des Chalifes übertraf an Glanz selbst noch ihre Vorgangerinnen. Bagdad 1st in seiner Bluterseit ein Welthandelssentrum gewesen, die wenige Städte früher oder später ... ... An schlap fellt
- 1) Allgemeine Geschichten des Welthandels von H.Scherer Leipzig 1852. I 206. 2) Allgm. Gesch. d.Welthandels von Dr.A.Weer, Wien 1860
- 3) Eharo soz.u.wirtsch.Gesch.d.Juden im Mittelalter u. der Neuseit 1908 I 125-

## Eschur I

. Welcher Art ist die Beziehung/ Eschen der Thora ale von Gott geoffenbarten Buche, dem Volk als Folge von Generationen, Fin die diebes Buch ver bindlich ist und der mündlichen Tradition, die hist risch gesehen f von diesem Volk geschaffen ist und i von ihm religios geseten selbet als gottliche Offenbarung empfunden wird2 das bedeutet der Begriff der Göttlichkeit der Thora? Der Begriff, wie ihn die ortodoxe Theologie formuliert und dogmatis: hat, bedeutet folgendes: zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpinkt wurde von Gott dem Modes die Thora übergeben. Ihre Heiligkeit und Verbindlichkeit beruht auf diesem formalen Moment der Autorschaft und Übergabe des Buchen durch Gott. Diesen Vorgang nennt man mit einem der hebräischen Sprache fremden, der phrattlichen Theologie entlehnten Wort Offenbarung. Aus dieser Offenbatunge vorstellung geht mit Notwendigkeit ein doppeltes hervor:

- 1. Die Göttlichkeit des Buches liegt nicht im Inhalt, sondern im inhalt und Autor und Übergeber. Eie kann also dem Kinzelnen, der dem historischen und Moment der Enrasung und Übergabe nicht beigewohnt hat, niemals evident, d.h. Wirklichkeit, werden, sondern sie muss geglaubt werden.
- 2. Da die Heiligkeit des Buches auf dem formalenkoment der Ubergabe durch Gott und seiner
  Autorschaft beruht, ist jede einzelne Bestimmung
  der Thora ihrem Inhalt nach sakrosakt und unverAnderlich. Beide Konsequenzen hat sich die Ortodoxie zu eigen gemacht, beide Konsequenzen estehn

  1. Lulu Lungun um Lungun bm f. R. Knich.

sakrosankt (bookheilig, unveliklis)



aber in schärfetem Widerspruch zum historischen Judentum. Am deutlichsten ist der Gegensatz zur ersten. Konsequenz wohl in den Sätzen des Mitrasch ausgedrückt, dass alte kommenden Generationen schon am Berg Sinai gestanden haben, d.h. dass jede Generation die Offenbarung selbst als Wirklichkeit erleben soll und wieder, dass wir alle Juden sich betrachten sollen, als seien sie selbst aus Agypten befreit worden, d.h. die Göttlichkeit der The: a soll nicht als historisches Faktum Deglaubt, sondern als metaphysische Realitat gefühlt und erkannt werden. Der Begriff des historischen Zeitpunktes ist dem Judentum völlig fremd. Schon Abraham hat das ganze Gosetz gehalten und es 1st eine ganz übliche Vorstellung, wenn der Mitrasch zu dem Besuch der Engel bei Abraham bemerkt, es sei gerade das Passafest gewesen, d.h. das Fest der Befreiung aus Agypten oder, wenn sich den König David in Lehrhäusern, den Talmud studierend, vorstellt. Canz entsprechend hat der Mitrasch dieses auch ausgedruckt in dem Satz, dass alos, was jemals ein junger Schüler an (neuen) gesetzlichen Bestimmungen neues sagen wird, schon durch Moses am Berg Sinai gegeben wurde. Auch theoretisch hat der Talmud diesen Prinzip ausgedrückt, wenn (er sagt.) dass es in der Thora kein vorn und hinten gebe, d.h. keine zeitliche Reihenfolge, und wenn er sinzelne Satze der Thora an einer andere Stelle versetzt.

and distract

An dieser Stelle ist noch zu bermeken, wie vollig Irelevant die Fragestellung der Bibelkritik für das rationelle Judontum ist, die Bibelkritik geht ganz von christlichen Kategorien aus.



denn für das Christentum ist sowohl wie die Person Jesu / wie die Tatsache, dass er zu einem bestimmten Zeitpunkt erschienen ist, konstitutiv . Für das Judentum ist die Ferson Mose völlig gleichgultig. Jesus fährt in den Himmel, das Grab Mose bleibt unbekannt, damit man ihm nicht, wie der Mitrasch sagt, über massige Verehrung zollt. Zeitliche Reihenfolge und Autorschaft ist dem Talmud gleichgültig. Er kennt 10 Verfasser der Psalmen. Es ist für diesen Zusammenhang (typisch), dass die judische Zeitrechnung nicht vom Zeitpunkt der Stiftung der Religion, also Moses oder Abraham, rechnet, wie dem Jalam und Christentum, sondern three koomischen Entetchung andatiert. Das Judentum unterscheidet innerhalb der Geschichte nicht der Zeit nach, sondern nach Nähe zu Gott in jedem Volk und an jedem Ort. Ebenso wenig wie die erste Konsequen. des Offenbarungsbegriffes ents richt die zweite, die von der Unveränderlichkeit des Wortes der Bibel, den Vorstellungen des historischen Judentums . Es entsteht ihr die entscheidend Tatsache gegenüber, dass das histroische Judentum/ die inhaltlichen Bestimmungen der Thora in wichtigen Bestimmungen verändert hat. So kennt die Thora in ihrem Rechtssystem die Todesstrafe und normiert für viele Vergehen. R. Akiba und R. Tarfon kagt: "Wenn wir im Gerichtshof wären, wurde niemals ein Mensch getötet werden", d.h. sie sind

ucenschen rechtliche)

nannt wird.

Gegner der Todesstrafe und ihre theoretische An-

schauung war in der Praxis soweit durchgesetzt, dass

ein Gerichtshof, der in 70 Jahren ein Todesurteil

fällte, im Talmud eine mörderischer Gerichtshof ge-



Das Zinsnehmen, das die Thora verbietet, wird dirch Hillel erlaubt. Der Opferdienst, der eine der Hauptgesetzen der Thera darstellt, wird völlig aus dem Judentum herausgelöst. Mit ihm die Bedeutung der Priester als seiner Träger. Dies nicht etwa durch den Zwang der geschichtlichen Ereignisse, sondern Priestertum und Tempeldienst sind sehon innerlich überwunden. DerTalmud und Mitrasch ist voll von Ausserungen mie den folgenden:

" Der Schritt Gottes in Agypten brachte Er: Beung als Räucherwerk Moses und Aren aber nicht".

" Gott ist die Gabe der Armen Lieber, als das Räucherwerk der Priester".

aus einer verbotenen Ehe stummender, der ein Gelehrter ist, hat den Vorzug vor den hohen Pri ster, der unwissend."

Als ein Priester den andern im Tempel tötet, da lässt der Talmud den Vater des Getötete n rasch zusehen, ob er noch lebt, damit das Messer durch (Berührung) mit dem Leichnam nicht unrein geworden sei. Er bemerkt dazu foll trauriger Ironie, |dasalehrt, dass die Reinheit der Gorate ihnen wichtiger war/ als Blutvergiessen. Das Priestertum wurde schon z.Zt. des 2. Tempels innerlich vom Pharissertum überwunden, dass das Prinzip des durch Wissen selbst erworbenen Führertums-im Gegensatz zum Typus des ererbten Führertums-vertritt. Der Kampf zwischen Fhariskern und Satusaern ist der Kampf zwinchen diesen zwei Prinzipien, der innerlich dam //dpd. gewonnen ist, dass die grossem Führer des Volkes Pharisher sind, und der mit dem Falle Jerusalems, der Zersturung des Tempels und der Übersiedlung des judsichen Zentrums in das Lehrhaus nach Jahne



unter der Führung des Pharisaers Jochanan Ben. Sakkal Busserlich besiegelt wird.

Nach dieser Abschweifung weiter in unse em Zucammenhang. Die Schwwagerhe, die in der Bibel generell geboten ist und deren Nichteingehung nur ausnahmsweise gestattet ist, wird vom R. Gerschom generell verboten. Die Beispiele liessen sich mehren, doch sie genügen, in diesem Zusammenhang, um zu zeigen, dass eine ganze Anzahl der Bibel direm Inhalt nach vollig verändert und zum Teil in ihr Gegenteil verkehrt worden sind. Was bedeutet dem Begenüber in Wirk lichkeit der Begriff der "Göttlichkeit der Thora" ? Es bedeutet dies; dass alle einzelnen Bestimmungen der Thora Sinn und Bedeutung (nur) habeny durch ihre Beziehung zum Göttlichen und dass sie nur als Totalität gegehen worden können und müssen der Sphure des Göttlichen. Im Widerspruch zu der Idee (von) der Göttlichkeit der Thora steht jedes Betrachten von Einzelgesetzen (mit) Bezug auf irgend welche anderen Spharen, was die rationale, soziale, hygienische ua.a.m. zwar haben einzelne Gesetze auch Wirkungen in diese Spharen, aber sie durfen nicht mit Bezug auf die befasst und bejaht werden. Es gibt kein Beweismittel für die so verstandene Göttlichkeit der Thora/ ausser der Evident und der Wirklichkeit des Erkennens ihrer Einheit ( nicht den Verfasser, sondern dem Bezug nach) und ihrer Göttlichkeit, d.h. ihres einheitlichen Bezugs auf die Sphäre des Göttlichen. Hier ist nicht Glaube an Aussage / über einen geschichtlichen Zeitpunkt, sondern gegenwirtkiche Beziehungen. Hier erhalt der Batz, dass Fir am Sinai gestanden haven und die anderen ähnlichen, Sinn und Bedeutung.



"Früher waren unsere Vater Götzendiener, da geschah einmal ( was nicht heisst auf einmal, oder zu einem bestimmten Zeitpunkt) das Wunder, dass sie von Knechtschaft zu Freiheit geführt mirden und Oott begogneten. Von da an wuchs all ihr Se des Göttlichen. Das Gesetz is nichts absolutes, es ist nicht den Engeln gegeben, sondern es ist gegeben, um mit ihnen die Menschen zu läutern. Es wird aufgehoben in der Messianischen Zeit. Deshalb ändert sich der Inhalt mit der Veränderung des Volkes, dem es gegeben ist. Für ein gewisses Stadium der Reife und für die Erkenntnis des Volkes/[z.B.] 1st die Normierung der Todesstrafe ebenso notwendig, dem Bezirk des Göttlichen entstammend, wie in einem anderen ihre Abschaffen fung. Und so ist es mit dem Inhalt der anderen Bestimmungen. Die Gottlichkeit einer jeden Bestimmung wird nicht garantiert durch Autor und Entstehungszeit - auch die rabbinischen Gebote heissen göttliche Gebote -, sondern allein durch ihre Bezogenheit auf das Göttliche und damit ihre Einordnung in die Totalität des aus dieser Sphäre entlassenen und stammenden Gesetzes. Auch in diesem Zusammenhang liest die Bedetung des oben schon erwihnten Batzes, dass alle gesetzlichen Bestimmungen irgend eines Schülers, irgend einer Zeit schon dem Moses an Sinai gegeben wurde. Hier liegt der Sinn der Vorstellung, dass Moses am Sinai auch die ganze mundliche Lehre empfing. Woher eternt feine neue oder veränderte Gesetzesbestimmung ihre Legitimität, welches ist das Prinzip der Entwicklung des Gesetzes?

Die Legitimität pus der Sphire des Göttlichen zu stammen, nimmt jedes neue Gesetz unter ganz bestimmten Bedingungen aus der Tatsache, dass das Volk



Ma (

seit der \_ Begegnung" Trager des gott) ichen Geistes ist und all gein Schaffen von dieser Begegnung an aus dem Göttlichen stammen muss. Das Volk, das Gott begegnet ist, musste imme r Trager des gottlichen sein. Hur durch die Tatsache, dass die Bogegnung am lebendigen Volke goschah, ist die Idee der Göttlichkeit des nach biblischen Gesetzes, wie die der Einheit aller Traditionen unabhungig von Zeit der Entetehung und Autor-zu erklären. Zur Unterstützung dieses inhaltlichen primuren Prinzips dient ein formales sekundares. Ein Prinzip, das die formalen Bedingungen regelt, unter denen eine Ver-Ahderung und eine Entwicklung erlaubt ist. Dieues Prinzip ist das der formalen Anknupfung jedes Gesetzes an einen Satz der Thora. Der formalen, nicht der inhaltlichen, - Ja oft im Gegenbatz zur inhaltlichen. Es kommt vor, dass Norte und Gesetze aus der Thora aus ihrem Zusammenhange gerissen werden und zur formalen Anknupfung einer Bestimmung dienen, die im Gegensatz zum Inhalt der vollständigen Stelle stehen. Dieses Prinzip der formalen Anknupfung der Thora ist Ausdruck des primaren Prinzips, denn der göttliche Geist ist eben nur die Form alleg Genetze der Bibel und nur diese Form 1st absolut und inveranderlich. Dieses formale Prinzip ist aber auch Burgschaft für die Sicherheit, für die Entwicklung und gegen die Gefahr, (dem Geist des ganzen fremden, die Totalität und Kinheit stören der Bostimmungen. In diesem Sinne wird die tradionellle Bostimmung verständlich, dass die Deutungeregeln wad mit deren Hilfe alle Veränderungen vorgenommen werden (nach denen die Thora Bedeutet wird, schon Mose am Sinai

<sup>1)</sup> Btrak. Binloitung in Talmed 4. Aufl. S. 119 ff. du Gefahr, dem Gait des gansen fremden, du Totalitat und En lieit storende Bertimmungen zu erleigen du Gefahr, dem Geet des ganzen fremden, den Bertimmungen, du du Gulleit und Totalitat storen wurden, en erleigen.



des Gesetzes derf und muse im Geiete joner grousen

Begegnung erfolgen. Was immer aus diesem Geiete herens

der vom lebenden Volke getragen wird, unter Respektierung
jener formalen Bedingungen erneuert und verändert wird,

ist legitimiert. Diese Entwicklung vorzunehmen, zu

undern, zu erneuern, ist allein ein massgebendes Kol
legium von Rabbinen, die durch ihr wiesen am tieftsten

eingedruugen sind in den Geist des Ganzen und um seiner Einheit wiesen. - nicht von Priestern berechtigt.

Jene Rabbinen,

Dieser formale Konservatinimus bedeutet, wie aus al alle dom hervorgeht, durchaus keine inhaltliche arstarrung, sondern or ermöglicht erst die inhaltliche Veranderung. Sohr deutlich wird das an der Personlicht keit des R. Akiba. Er war derjonige, der am stürksten und entgültig dieses Painzip des formalen Konservateriorus bogrundete, Sehr anschaulich mucht dies der Mitrasch durch die Bemerkung, R. Akibat habean jedes Kronohen der Bachataben ( d.s. die Verzierungen an den Buchstuben der geschrieben hebraischen quadratschrift) eine Hallacha befestigt. (Dieser welbe) Hann aber war es, der zweifellos zu dem prophetischen revolutionarsten Gestalten doo Rabbinimus zählt. Er war es, der das oben angeführte Verdickt gegen die Todesutrafe aussprach, der das hohe Lied dert for das Hoiligate der Hagiographen erklärte, und der in dem Kriegshelden Bar kochbar, den Führer des letzten grossen Aufstandes gegen die Romer, den Mossias sah. In diesem Zusummenhang wird auch der Sinn und die Bodentung des Karaismus sowohl (wie) der Hoform pund der modrenen Orthodomie klar und verständlich. Der Karaeismus verneinte

das Volk als Einheit, er wollte Sekte sein und er ser-



als der, der um Neunen des. heiliges Volkes sunter Wahrrung der formalen Bedingungen und feir dan game Volk zu seiner Zeit verhindlich jede Verände vorm wehren hat, ...

schmitt die politischen und nationalen Bande, die ihm mit der Gesamtheit verbanden. Damit aber war für ihn die Göttlichkeit und Einheit der Bibel der oben dargestellton Sinne unmöglich.Wonn das Volk verneint wurde, ale Trager des gottlichen Geistes dessen Schaffen aus diesem göttlichen Geist fliesst, wenn der Rab biner verneint wird, als der im den linnen des heiligen Volkes unter wahrung der formalen Bedingungen deder Verkinderung vorzunehmen hat, dann hört das Gesetz auf etwas lebendiges zu sein, dann wird es starr, dam kann es keine mindliche Tradition mehr geben, die disselbs Legitimitat hat. Dann bleibt nichts übrig als der Inhalt der Bibel Saktosant und unverenderlich zu erkluren, dann muss die Offenbarung in der oben zuerst dargestellten und abgelehnten Weise wuerst aufgefasst werden. Die Göttlichkeit der Bibel und anch der mundlichen Tradition hört auf, Gegenwart zu sein, Wondern bedeutet Glaube an ein historisches Faktum, bedeutet Dogma. Hier liegt der tiefe und notwendige Zusammenhang zwischen der Tatsache der Preisgabe der Volkseinheit durch den Kareaismus mit der Tatuache der alleinigen Anerkennung des Bibelwortes ( seinem Inhalt nach) und der Notwendigkeit der Dogmenbildung.

Prinzipiell Ennlich wie bei dem Karaerismus self und dem Karaerismus in einer speche bluhenden nationalen Lebens, das so stark war, dass es ihm gegen seinen Willen mitgetragen hat, den nationalen Zusammenhang geleigtnet, so ist die Orthodoxie in



ples geschichtlichen Situation, in der - aus hier nicht zu untersuchenden Gründen - die nationale Einheit des Voltes tateschlich ausserordentlich geschwunden Das Volk hat dohalb soine metaphysische Funktion a's Trager der Offenbarung und legitimer Fortführer dos Gesetzesmit don Schwinden deser Einheit vorloren. Auch hier blieb nur dieselbe Konsequenz / wie dem Karaefamus. Mann musste die Möglichkeit der Entwicklung leugnen und den zu Beginn angedeuten Offenbarungs begriff einführen. Der Unterschied zum Kamertum int nur der , dieses | dosos sich in einer Situation lebendigen (und nelbetverständlicheren) nationalen Lebens befand und infolgedessen man die Heiligkeit der 24 Bücher der heiligen Schrift anerkennen musste ( typfeher Weise geht es auch schon über die Thora als Halachische quelle hinaus), während die Orthodoxie das ganse Werk dos Rabbindsmus als Weilig und im historischen Sinn als wirklich am Sinai echon gegoben anuieht. Dies ist nur ein gradueller, kein prinzipieller Unter cohied, denn für beide gibt es kein Volk mehr, das lebndiger Trager der Offenbarung ist und dues die Möglichkeit der Entwicklung des Gesetzen garantiert.

Prinzipiell ähnlich wie mit der Orthodoxio verhält es sich mit der Reform. Auch für sie fehlt der Begifff des Volkes als lebendigen Träger der Offenbarung, Auch für sie ist die Bibel heilig durch das historische Faktun der Offenbarung. Da sie aber aus ausserhalb der religiösen Sphäre liegenken Gründen, die praktischen Konsequenzen des Gesetzes zwa gronnen Teil ablehnt, ist sie auch zu einem prinzipienlenen Teil ablehnt, ist sie auch zu einem prinzipienlenen Indivusalismus des Auswihlens gezwungen, für ihre Mitter Position noch schwächer gestaltet, als die der Orthodoxi